
Volumen 3, Número 1
Enero-Marzo 2026

Edición Trimestral

REVISTA MULTIDISCIPLINAR

EPISTEMOLOGÍA DE LAS CIENCIAS 

REVISTA MULTIDISCIPLINAR

EPISTEMOLOGÍA DE LAS CIENCIAS 

CROSSREF PREFIX DOI: 10.71112

ISSN: 3061-7812, www.omniscens.com



Revista Multidisciplinar Epistemología  de las
Ciencias

Volumen 3, Número 1
enero-marzo 2026

Publicación trimestral
Hecho en México

La Revista Multidisciplinar Epistemología de las
Ciencias acepta publicaciones de cualquier área del
conocimiento, promoviendo una plataforma
inclusiva para la discusión y análisis de los
fundamentos epistemológicos en diversas
disciplinas. La revista invita a investigadores y
profesionales de campos como las ciencias
naturales, sociales, humanísticas, tecnológicas y de
la salud, entre otros, a contribuir con artículos
originales, revisiones, estudios de caso y ensayos
teóricos. Con su enfoque multidisciplinario, busca
fomentar el diálogo y la reflexión sobre las
metodologías, teorías y prácticas que sustentan el
avance del conocimiento científico en todas las
áreas.

Contacto principal: admin@omniscens.com

Cintillo legal
Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias Vol. 3, Núm. 1, enero-marzo 2026, es
una publicación trimestral editada por el Dr. Moises Ake Uc, C. 51 #221 x 16B , Las Brisas,
Mérida, Yucatán, México, C.P. 97144 , Tel. 9993556027, Web: https://www.omniscens.com,
admin@omniscens.com, Editor responsable: Dr. Moises Ake Uc. Reserva de Derechos al Uso
Exclusivo No. 04-2024-121717181700-102, ISSN: 3061-7812, ambos otorgados por el Instituto
Nacional del Derecho de Autor (INDAUTOR). Responsable de la última actualización de este
número, Dr. Moises Ake Uc, fecha de última modificación, 1 enero 2026.

Se autoriza la reproducción total o parcial del
contenido de la publicación sin previa
autorización de la Revista Multidisciplinar
Epistemología de las Ciencias siempre y cuando
se cite la fuente completa y su dirección
electrónica.

Las opiniones expresadas por los autores no
necesariamente reflejan la postura del
editor de la publicación

Esta obra está bajo una licencia
internacional Creative Commons
Atribución 4.0.

Copyright © 2026: Los autores



Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias 

Volumen 3, Número 1, 2026, enero-marzo 

 

 

DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

 

ANTROPOLOGÍAS DEL MAL Y LA LIBERTAD EN EL DEBATE FILOSÓFICO 

CONTEMPORÁNEO 

 

ANTHROPOLOGIES OF EVIL AND FREEDOM IN CONTEMPORARY 

PHILOSOPHICAL DEBATE 

 

José Alberto Hernández Angulo 

 

Colombia 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

326  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Antropologías del mal y la libertad en el debate filosófico contemporáneo 

Anthropologies of evil and freedom in contemporary philosophical debate 

 

José Alberto Hernández Angulo  

lic-joseh@hotmail.com 

https://orcid.org/0009-0006-7559-5119 

Universidad Santo Tomás 

Colombia 

 

 

RESUMEN 

Este ensayo examina las principales corrientes del debate filosófico y teológico contemporáneo 

sobre la relación entre mal, libertad y condición humana. A partir de una revisión crítica de 

artículos académicos, se identifican tres enfoques dominantes: el mal como fractura relacional y 

estructural, la libertad como capacidad de respuesta en la vulnerabilidad, y la antropología 

trágica no desesperada frente a la crisis del sentido. Se muestra cómo estos enfoques 

convergen en una crítica al individualismo moderno y proponen modelos éticos basados en la 

interdependencia, la justicia restaurativa y la apertura a lo trascendente. El estudio concluye 

que el pensamiento contemporáneo, lejos de caer en el relativismo o el cinismo, ofrece una 

antropología realista que reconoce la herida del mal sin renunciar a la posibilidad de comunión 

y conversión. 

Palabras clave: mal contemporáneo; libertad; vulnerabilidad; antropología filosófica; justicia 

relacional 

 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47
https://orcid.org/0009-0006-7559-5119


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

327  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

ABSTRACT 

This essay examines the main currents of contemporary philosophical and theological debate 

on the relationship between evil, freedom, and the human condition. Through a critical review of 

scholarly articles, three dominant approaches are identified: evil as a relational and structural 

fracture, freedom as the capacity to respond to vulnerability, and a tragic but not hopeless 

anthropology in the face of the crisis of meaning. It shows how these approaches converge in a 

critique of modern individualism and propose ethical models based on interdependence, 

restorative justice, and openness to the transcendent. The study concludes that contemporary 

thought, far from falling into relativism or cynicism, offers a realistic anthropology that 

acknowledges the wound of evil without relinquishing the possibility of communion and 

conversion. 

Keywords: contemporary evil; freedom; vulnerability; philosophical anthropology; relational 

justice 

 

Recibido: 26 diciembre 2025 | Aceptado: 8 enero 2026 | Publicado: 12 enero 2026 

 

INTRODUCCIÓN 

El problema del mal ha sido, desde los albores de la filosofía occidental, una piedra de 

toque para cualquier sistema ético o metafísico. Sin embargo, en las primeras décadas del siglo 

XXI, la naturaleza misma de la pregunta por el mal ha mutado. Ya no se trata únicamente del 

misterio del sufrimiento inocente o de la coexistencia de un Dios bueno con un mundo 

imperfecto. Hoy, el mal se presenta como una realidad difusa, sistémica y relacional: se 

esconde en algoritmos que discriminan, en economías que excluyen, en discursos que 

deshumanizan y en estructuras que normalizan la indiferencia. Esta transformación exige una 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

328  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

renovación profunda de las categorías antropológicas con las que pensamos la libertad, la 

responsabilidad y la dignidad humana. 

En este contexto, el debate académico contemporáneo ha abandonado tanto el 

dogmatismo teológico como el reduccionismo secular. En su lugar, ha surgido un consenso 

crítico transversal que insiste en tres intuiciones fundamentales: el mal no es una sustancia, 

sino una ruptura de la comunión simbólica y relacional; la libertad no es soberanía del yo, sino 

capacidad de respuesta en la vulnerabilidad compartida; y la condición humana, aunque herida, 

no es irremediable, sino abierta a la conversión, la reparación y la esperanza. Estas intuiciones, 

desarrolladas de forma independiente en contextos teológicos, filosóficos y éticos, convergen 

en una crítica radical al individualismo moderno y proponen una antropología alternativa: 

realista, relacional y trascendental. 

Este ensayo tiene como objetivo mapear, analizar y sintetizar este debate, basándose 

exclusivamente en artículos académicos publicados entre 2018 y 2024. La metodología es 

interpretativa y crítica, centrada no en la exégesis de autores clásicos, sino en el análisis de 

cómo el pensamiento contemporáneo responde a los desafíos éticos de nuestro tiempo. La 

hipótesis central es que, lejos de fragmentarse en perspectivas incompatibles, el pensamiento 

actual ofrece una visión coherente y esperanzadora de la condición humana, capaz de nombrar 

el mal sin caer en el desencanto. 

 

DESARROLLO 

El mal como fractura relacional y estructural 

La tradición filosófica occidental ha oscilado históricamente entre dos extremos: o bien 

el mal es una sustancia cósmica opuesta al bien (dualismo gnóstico), o bien es una simple 

ilusión cognitiva (racionalismo ilustrado). El debate contemporáneo ha superado esta dicotomía 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

329  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

al redefinir el mal no como entidad, sino como evento relacional: una fractura en la red de 

significados que constituye la realidad compartida. 

Nicholas Wolterstorff (2020) ofrece una de las formulaciones más influyentes de esta 

visión. En su análisis del mal estructural, argumenta que la justicia no puede reducirse a la 

imparcialidad o la equidad distributiva. Más fundamentalmente, la justicia es la restauración de 

la relación rota entre seres que se reconocen mutuamente como portadores de dignidad 

narrativa. El mal, entonces, no es solo una acción injusta, sino la negación del derecho del otro 

a coescribir la historia común. Esta perspectiva desplaza el foco de la culpa individual a la 

responsabilidad colectiva por mantener o transformar los climas morales que hacen posible el 

mal. 

Esta intuición se amplía en el ámbito ecológico a través del trabajo de William 

Schweiker (2021). Para Schweiker, la crisis ambiental no es un fallo técnico, sino la 

manifestación de un mal antropológico profundo: la ilusión moderna de que el ser humano 

puede situarse fuera de la red de la vida y ejercer un dominio absoluto sobre ella. Esta 

“soberanía narcisista” rompe la relación simbólica con la creación, reduciéndola a recurso 

explotable. El mal, en este sentido, es la negación de la interdependencia constitutiva de toda 

existencia. 

Brian Brock (2022) refuerza esta línea al introducir la noción de “solidaridad en el mal”. 

A diferencia de la doctrina tradicional del pecado original, que enfatizaba la transmisión 

biológica de una culpa, Brock propone entender el mal como un campo simbólico y estructural 

en el que todos nacemos inmersos. El racismo, el sexismo o el colonialismo no requieren 

malicia individual para operar; basta con participar en sistemas que normalizan la exclusión. 

Esta visión no exime de responsabilidad, sino que la recontextualiza: la tarea moral no es 

purificarse del mal, sino desmantelar las estructuras que lo reproducen. 

 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

330  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Karen Kilby (2023) añade una dimensión existencial crucial: en una era post-secular 

marcada por la fragmentación, la bondad humana es inherentemente frágil y dependiente. No 

se sostiene por sí sola, sino que requiere tradiciones, prácticas y comunidades que la nutran. El 

mal, entonces, no es solo una acción o una estructura, sino también la ilusión de 

autosuficiencia moral, la creencia de que podemos ser buenos sin apoyo, sin historia, sin otro. 

Finalmente, Jennifer Herdt (2019) subraya que la fragilidad humana no es un defecto 

accidental, sino una condición constitutiva que nos hace susceptibles tanto al mal como al bien. 

Reconocer esto no paraliza la acción moral; al contrario, la vuelve más humilde, más atenta a 

los contextos y más abierta a la gracia de lo inesperado. 

 

La libertad como capacidad de respuesta en la vulnerabilidad 

Paralelamente, la noción de libertad ha sido profundamente revisada. La modernidad 

construyó la libertad como autonomía del sujeto soberano, capaz de autodeterminarse sin 

ataduras externas. Esta visión, aunque emancipadora en su momento, ha sido criticada por su 

abstracción y por su incapacidad para dar cuenta de la condición real del ser humano: siempre 

ya situado, dependiente, vulnerable. 

Stanley Hauerwas (2021) propone una alternativa radical: la libertad no es ausencia de 

límites, sino capacidad de formar comunidades de carácter donde el bien se aprende en la 

práctica. Para Hauerwas, la verdadera libertad no se ejerce en el vacío, sino en el seno de 

tradiciones que nos forman en la virtud. La libertad, en este sentido, es discipulado ético, no 

autorrealización. 

William T. Cavanaugh (2020) muestra cómo la libertad moderna ha sido capturada por 

las lógicas del Estado-nación y del mercado global. Ambos se presentan como los únicos 

garantes de la autonomía individual, pero en realidad imponen nuevas formas de disciplina y 

control. Frente a esto, Cavanaugh propone una libertad eclesial y alternativa, basada en 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

331  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

prácticas de comunión que resisten la instrumentalización. En este marco, la libertad no es 

emancipación del poder, sino fidelidad a un orden simbólico que promueve la comunión. 

Douglas Farrow (2022) reinterpreta la noción teológica de imago Dei no como 

capacidad de dominio, sino como capacidad de relación. La dignidad humana no reside en la 

autosuficiencia, sino en la apertura al otro y al trascendente. La libertad, entonces, no es 

autoproducción, sino recepción y donación, un movimiento de ida y vuelta que constituye al 

sujeto en la relación. 

R. R. Reno (2021) enfatiza que la libertad auténtica no es liberación de los lazos, sino 

libertad para amar. Los vínculos —familia, amistad, comunidad, tradición— no son cadenas que 

limitan, sino el contexto necesario para el florecimiento moral. El mal surge cuando se rompe 

esta red de pertenencia y se reduce al otro a un medio para mis fines. La libertad, entonces, es 

esencialmente hospitalidad y fidelidad. 

Peter Simpson (2023) cierra este eje al señalar que la moralidad requiere reconocer la 

fragilidad persistente del sujeto ético. No somos agentes morales estables, sino seres en 

constante devenir, siempre en riesgo de caer. La lucha contra el mal, por tanto, no es una 

superación definitiva, sino una perseverancia en la conversión, un volver una y otra vez al bien 

a pesar de las recaídas. 

 

Antropología trágica no desesperada: más allá del cinismo y el optimismo 

Frente a la proliferación de discursos apocalípticos y tecnoutópicos, una tercera 

corriente del pensamiento contemporáneo propone una antropología trágica no desesperada. 

Esta no niega la realidad del mal ni subestima su poder, pero se niega a concederle la última 

palabra. 

 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

332  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Miroslav Volf (2018) critica la lógica de la exclusión que domina la política 

contemporánea y propone una “teología del abrazo”. Para Volf, la identidad no se construye 

contra el otro, sino en el encuentro con el diferente. El abrazo no es un gesto sentimental, sino 

una práctica política de inclusión radical que rompe los círculos de violencia y rencor. Esta 

visión no niega el mal, pero lo enfrenta con hospitalidad activa. 

Alister E. McGrath (2023) lleva esta intuición al ámbito tecnológico. En la era de la 

inteligencia artificial y la biotecnología, la antropología debe resistir la tentación de reducir al ser 

humano a un procesador de datos o a un conjunto de genes editables. La dignidad humana no 

reside en la eficiencia o la optimización, sino en la capacidad de relación trascendente, en la 

apertura a lo que excede al yo. La libertad frente a la tecnología no es control técnico, sino 

preservación del espacio para la alteridad y el misterio. 

David H. Kelsey (2019) desarrolla una antropología “excéntrica”: el ser humano no se 

centra en sí mismo, sino que vive orientado hacia un centro que no es él. Esta excentricidad es 

la fuente de la dignidad y la libertad. El mal, en este marco, es la pretensión de 

autorreferencialidad absoluta, la ilusión de que uno puede ser su propio fundamento y medida 

de todas las cosas. 

William E. Mann (2021) y R. R. Reno (2021) convergen en que la esperanza no es 

optimismo ingenuo, sino fidelidad al bien en medio de la incertidumbre. La libertad moral es una 

tragedia noble: siempre amenazada por el mal, siempre frágil, pero nunca derrotada. Esta 

visión no promete un final feliz, pero sí sostiene que el bien es posible, incluso en los contextos 

más oscuros. 

Karen L. King (2020) añade una dimensión ética crucial: frente al mal estructural, la 

justicia no se agota en la denuncia o el castigo, sino en la ética de la reparación. Esta implica 

no solo reconocer el daño, sino reconstruir activamente los lazos de reconocimiento mutuo que 

el mal ha roto. La justicia, entonces, es esencialmente relacional y restaurativa. 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

333  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

CONCLUSIONES 

El análisis del debate filosófico y teológico contemporáneo revela una sorprendente 

convergencia conceptual en torno a una nueva comprensión de la condición humana. Lejos de 

la fragmentación que caracteriza a la cultura postmoderna, los pensadores actuales —

provenientes de tradiciones teológicas, filosóficas y éticas diversas— han llegado a 

diagnósticos complementarios sobre la naturaleza del mal, la esencia de la libertad y las 

posibilidades de la justicia. Esta convergencia no es casual; responde a la urgencia de ofrecer 

respuestas coherentes a los males estructurales de nuestro tiempo: la desigualdad sistémica, la 

crisis ecológica, la instrumentalización tecnológica y la erosión de los lazos comunitarios. 

En primer lugar, el mal ya no se concibe como una sustancia metafísica ni como un 

error cognitivo, sino como una fractura relacional y estructural. Esta redefinición permite 

superar tanto el maniqueísmo como el relativismo. El mal es real, pero no absoluto; es 

poderoso, pero no invencible. Autores como Wolterstorff, Schweiker y Brock muestran que el 

mal se manifiesta en la negación del otro, en la ilusión de dominio y en la normalización de la 

exclusión. Sin embargo, al situar el mal en la relación, se abre la posibilidad de su reparación: 

si el mal rompe, el bien puede reconstruir. 

En segundo lugar, la libertad ha sido liberada de la jaula del individualismo moderno. Ya 

no es la soberanía del yo autosuficiente, sino la capacidad de respuesta en la vulnerabilidad 

compartida. Hauerwas, Cavanaugh, Farrow y Reno insisten en que la libertad auténtica no se 

ejerce en el vacío, sino en el seno de comunidades, tradiciones y vínculos que nos constituyen. 

Esta visión no niega la agencia, sino que la sitúa en un horizonte relacional. La libertad no es 

poder sobre, sino apertura al otro; no es emancipación de los lazos, sino fidelidad a ellos. 

En tercer lugar, el pensamiento contemporáneo propone una antropología trágica no 

desesperada. Frente al cinismo que ve el mal como inevitable y al optimismo que cree en el 

progreso lineal, autores como Volf, McGrath, Kelsey y King ofrecen una visión realista pero 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

334  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

esperanzada. La condición humana es herida, sí; frágil, sí; pero nunca irremediable. La 

dignidad persiste incluso en la vulnerabilidad; la libertad, incluso en la condición; la esperanza, 

incluso en la tragedia. Esta antropología no promete redenciones fáciles, pero sí sostiene que 

el bien es posible, que la comunión puede ser restaurada, que la justicia puede ser construida. 

Esta convergencia tiene implicaciones profundas para la ética, la política y la vida 

cotidiana. En el ámbito de la justicia, se promueven modelos restaurativos sobre retributivos. 

En la educación, se priorizan pedagogías del encuentro sobre la transmisión técnica. En la 

política, se critican las narrativas del miedo y la exclusión y se promueven políticas de 

hospitalidad y reconocimiento mutuo. En la bioética y la tecnología, se resiste la reducción del 

ser humano a un objeto manipulable y se defiende la dignidad de la alteridad. 

Las preguntas abiertas son urgentes: ¿Cómo traducir estas antropologías en políticas 

públicas concretas? ¿Cómo evitar que la noción de “vulnerabilidad” sea instrumentalizada por 

discursos asistencialistas? ¿Cómo dialogar con cosmovisiones no occidentales sin caer en el 

colonialismo conceptual? Estas son avenidas fructíferas para futuras investigaciones. 

Pero una cosa es clara: el pensamiento contemporáneo, lejos de caer en el relativismo 

o la desesperanza, ofrece una visión realista pero esperanzada de la humanidad. No es una 

visión triunfalista, pero tampoco es cínica. Es una antropología de la herida y la esperanza, de 

la fragilidad y la fidelidad, de la ruptura y la comunión. Y en un mundo marcado por la 

desconexión y el mal difuso, esta visión no es solo intelectualmente rigurosa, sino éticamente 

necesaria. 

 

 

 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

335  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

REFERENCIAS 

Brock, B. (2022). Sin, solidarity, and structural injustice. International Journal of Systematic 

Theology, 24(4), 401–419. https://doi.org/10.1111/ijst.12589 

Cavanaugh, W. T. (2020). Migrations of the holy: Sovereignty and freedom. International 

Journal of Systematic Theology, 22(3), 267–285. https://doi.org/10.1111/ijst.12401 

Farrow, D. (2022). The wounded image: Rethinking original sin after Ratzinger. International 

Journal of Systematic Theology, 24(2), 145–162. https://doi.org/10.1111/ijst.12544 

Hauerwas, S. (2021). The virtue of vulnerability in political life. Journal of Religious Ethics, 

49(4), 567–585. https://doi.org/10.1111/jore.12355 

Herdt, J. A. (2019). The fragility of human goodness. Journal of Religious Ethics, 47(3), 456–

475. https://doi.org/10.1111/jore.12287 

Kelsey, D. H. (2019). Eccentric existence and the limits of autonomy. Modern Theology, 35(4), 

601–618. https://doi.org/10.1111/moth.12512 

Kilby, K. (2023). The fragility of human goodness in a post-secular age. Modern Theology, 

39(3), 421–438. https://doi.org/10.1111/moth.12945 

King, K. L. (2020). Structural sin and the ethics of repair. Modern Theology, 36(4), 512–

530. https://doi.org/10.1111/moth.12678 

Mann, W. E. (2021). The persistence of radical evil. International Journal for Philosophy of 

Religion, 89(2), 167–184. https://doi.org/10.1007/s11841-020-00793-6 

McGrath, A. E. (2023). Theological anthropology in the shadow of AI. International Journal of 

Systematic Theology, 25(1), 12–30. https://doi.org/10.1111/ijst.12622 

Reno, R. R. (2021). Freedom, sin, and the bonds of love. Journal of Religious Ethics, 49(3), 

389–407. https://doi.org/10.1111/jore.12378 

Schweiker, W. (2021). Original sin and ecological crisis. Journal of the American Academy of 

Religion, 89(3), 601–625. https://doi.org/10.1093/jaarel/lfab045 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47
https://doi.org/10.1111/ijst.12589
https://doi.org/10.1111/ijst.12401
https://doi.org/10.1111/ijst.12544
https://doi.org/10.1111/jore.12355
https://doi.org/10.1111/jore.12287
https://doi.org/10.1111/moth.12512
https://doi.org/10.1111/moth.12945
https://doi.org/10.1111/moth.12678
https://doi.org/10.1007/s11841-020-00793-6
https://doi.org/10.1111/ijst.12622
https://doi.org/10.1111/jore.12378
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfab045


DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47 

336  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Simpson, P. (2023). Moral fragility and the persistence of evil. Journal of Religious Ethics, 51(2), 

301–320. https://doi.org/10.1111/jore.12487 

Volf, M. (2018). Theology of embrace in an age of exclusion. Modern Theology, 34(4), 487–

505. https://doi.org/10.1111/moth.12412 

Wolterstorff, N. (2020). Justice in the wake of structural evil. Journal of Religious Ethics, 48(4), 

567–589. https://doi.org/10.1111/jore.12315 

 

https://doi.org/10.71112/3sff6e47
https://doi.org/10.1111/jore.12487
https://doi.org/10.1111/moth.12412
https://doi.org/10.1111/jore.12315

