REVISTA MULTIDISCIPLINAR
EPISTEMOLOGIA DE LAS CIENCIAS

Volumen 3, NUmero 1
Enero-Marzo 2026

Edicion Trimestral

_—— ISSN: 3061-7812, www.omniscens.com



La Revista Multidisciplinar Epistemologia de las
Ciencias acepta publicaciones de cualquier area del
conocimiento, promoviendo una plataforma
inclusiva para la discusion y analisis de los
fundamentos epistemologicos en diversas
disciplinas. La revista invita a investigadores y
profesionales de campos como las ciencias
naturales, sociales, humanisticas, tecnologicas y de
la salud, entre otros, a contribuir con articulos
originales, revisiones, estudios de caso y ensayos
teoricos. Con su enfoque multidisciplinario, busca
fomentar el dialogo y la reflexion sobre las
metodologias, teorias y practicas que sustentan el
avance del conocimiento cientifico en todas las
areas.

Revista Multidisciplinar Epistemologia de las
Ciencias

Volumen 3, Nimero 1
enero-marzo 2026

Publicacion trimestral
Hecho en México

Contacto principal: admin@omniscens.com

Las opiniones expresadas por los autores no Se autoriza la reproduccion total o parcial del
necesariamente reflejan la postura del contenido de la publicacion sin previa
editor de la publicacion autorizacion de la Revista Multidisciplinar

Epistemologia de las Ciencias siempre y cuando
se cite la fuente completa y su direccion
electronica.

Esta obra esta bajo una licencia
internacional Creative Commons
Atribucion 4.0.

Copyright © 2026: Los autores

9773061781003

Cintillo legal

Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias Vol. 3, NUm. 1, enero-marzo 2026, es
una publicacion trimestral editada por el Dr. Moises Ake Uc, C. 51 #221 x 16B , Las Brisas,
Mérida, Yucatan, México, C.P. 97144 , Tel. 9993556027, Web: https://www.omniscens.com,
admin@omniscens.com, Editor responsable: Dr. Moises Ake Uc. Reserva de Derechos al Uso
Exclusivo No. 04-2024-121717181700-102, ISSN: 3061-7812, ambos otorgados por el Instituto
Nacional del Derecho de Autor (INDAUTOR). Responsable de la Gltima actualizacion de este
numero, Dr. Moises Ake Uc, fecha de ultima modificacion, 1 enero 2026.




Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias

Volumen 3, Numero 1, 2026, enero-marzo

DOI: https://doi.org/10.71112/3sff6e47

ANTROPOLOGIAS DEL MAL Y LA LIBERTAD EN EL DEBATE FILOSOFICO

CONTEMPORANEO

ANTHROPOLOGIES OF EVIL AND FREEDOM IN CONTEMPORARY

PHILOSOPHICAL DEBATE

José Alberto Hernandez Angulo

Colombia


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

Antropologias del mal y la libertad en el debate filoséfico contemporaneo

Anthropologies of evil and freedom in contemporary philosophical debate

José Alberto Hernandez Angulo
lic-joseh@hotmail.com

https://orcid.org/0009-0006-7559-5119

Universidad Santo Tomas

Colombia

RESUMEN

Este ensayo examina las principales corrientes del debate filoséfico y teoldgico contemporaneo
sobre la relacion entre mal, libertad y condicién humana. A partir de una revision critica de
articulos académicos, se identifican tres enfoques dominantes: el mal como fractura relacional y
estructural, la libertad como capacidad de respuesta en la vulnerabilidad, y la antropologia
tragica no desesperada frente a la crisis del sentido. Se muestra como estos enfoques
convergen en una critica al individualismo moderno y proponen modelos éticos basados en la
interdependencia, la justicia restaurativa y la apertura a lo trascendente. El estudio concluye
que el pensamiento contemporaneo, lejos de caer en el relativismo o el cinismo, ofrece una
antropologia realista que reconoce la herida del mal sin renunciar a la posibilidad de comunién
y conversion.

Palabras clave: mal contemporaneo; libertad; vulnerabilidad; antropologia filosoéfica; justicia

relacional

326 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47
https://orcid.org/0009-0006-7559-5119

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

ABSTRACT

This essay examines the main currents of contemporary philosophical and theological debate
on the relationship between evil, freedom, and the human condition. Through a critical review of
scholarly articles, three dominant approaches are identified: evil as a relational and structural
fracture, freedom as the capacity to respond to vulnerability, and a tragic but not hopeless
anthropology in the face of the crisis of meaning. It shows how these approaches converge in a
critique of modern individualism and propose ethical models based on interdependence,
restorative justice, and openness to the transcendent. The study concludes that contemporary
thought, far from falling into relativism or cynicism, offers a realistic anthropology that
acknowledges the wound of evil without relinquishing the possibility of communion and
conversion.

Keywords: contemporary evil; freedom; vulnerability; philosophical anthropology; relational

justice

Recibido: 26 diciembre 2025 | Aceptado: 8 enero 2026 | Publicado: 12 enero 2026

INTRODUCCION

El problema del mal ha sido, desde los albores de la filosofia occidental, una piedra de
toque para cualquier sistema ético o metafisico. Sin embargo, en las primeras décadas del siglo
XXI, la naturaleza misma de la pregunta por el mal ha mutado. Ya no se trata unicamente del
misterio del sufrimiento inocente o de la coexistencia de un Dios bueno con un mundo
imperfecto. Hoy, el mal se presenta como una realidad difusa, sistémica y relacional: se
esconde en algoritmos que discriminan, en economias que excluyen, en discursos que

deshumanizan y en estructuras que normalizan la indiferencia. Esta transformacion exige una

327 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

renovacion profunda de las categorias antropolégicas con las que pensamos la libertad, la
responsabilidad y la dignidad humana.

En este contexto, el debate académico contemporaneo ha abandonado tanto el
dogmatismo teolégico como el reduccionismo secular. En su lugar, ha surgido un consenso
critico transversal que insiste en tres intuiciones fundamentales: el mal no es una sustancia,
sino una ruptura de la comunién simbdlica y relacional; la libertad no es soberania del yo, sino
capacidad de respuesta en la vulnerabilidad compartida; y la condicién humana, aunque herida,
no es irremediable, sino abierta a la conversion, la reparacion y la esperanza. Estas intuiciones,
desarrolladas de forma independiente en contextos teoldgicos, filosoficos y éticos, convergen
en una critica radical al individualismo moderno y proponen una antropologia alternativa:
realista, relacional y trascendental.

Este ensayo tiene como objetivo mapear, analizar y sintetizar este debate, basandose
exclusivamente en articulos académicos publicados entre 2018 y 2024. La metodologia es
interpretativa y critica, centrada no en la exégesis de autores clasicos, sino en el analisis de
como el pensamiento contemporaneo responde a los desafios éticos de nuestro tiempo. La
hipotesis central es que, lejos de fragmentarse en perspectivas incompatibles, el pensamiento
actual ofrece una visién coherente y esperanzadora de la condicion humana, capaz de nombrar

el mal sin caer en el desencanto.

DESARROLLO
El mal como fractura relacional y estructural

La tradicion filosdfica occidental ha oscilado histéricamente entre dos extremos: o bien
el mal es una sustancia césmica opuesta al bien (dualismo gndstico), o bien es una simple

ilusién cognitiva (racionalismo ilustrado). El debate contemporaneo ha superado esta dicotomia

328 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

al redefinir el mal no como entidad, sino como evento relacional: una fractura en la red de
significados que constituye la realidad compartida.

Nicholas Wolterstorff (2020) ofrece una de las formulaciones mas influyentes de esta
vision. En su analisis del mal estructural, argumenta que la justicia no puede reducirse a la
imparcialidad o la equidad distributiva. Mas fundamentalmente, la justicia es la restauracion de
la relacion rota entre seres que se reconocen mutuamente como portadores de dignidad
narrativa. El mal, entonces, no es solo una accion injusta, sino la negacion del derecho del otro
a coescribir la historia comun. Esta perspectiva desplaza el foco de la culpa individual a la
responsabilidad colectiva por mantener o transformar los climas morales que hacen posible el
mal.

Esta intuicion se amplia en el ambito ecoldgico a través del trabajo de William
Schweiker (2021). Para Schweiker, la crisis ambiental no es un fallo técnico, sino la
manifestacion de un mal antropolégico profundo: la ilusion moderna de que el ser humano
puede situarse fuera de la red de la vida y ejercer un dominio absoluto sobre ella. Esta
“soberania narcisista” rompe la relacion simbdélica con la creacion, reduciéndola a recurso
explotable. El mal, en este sentido, es la negacion de la interdependencia constitutiva de toda
existencia.

Brian Brock (2022) refuerza esta linea al introducir la nocién de “solidaridad en el mal”.
A diferencia de la doctrina tradicional del pecado original, que enfatizaba la transmisién
biolégica de una culpa, Brock propone entender el mal como un campo simbdlico y estructural
en el que todos nacemos inmersos. El racismo, el sexismo o el colonialismo no requieren
malicia individual para operar; basta con participar en sistemas que normalizan la exclusion.
Esta vision no exime de responsabilidad, sino que la recontextualiza: la tarea moral no es

purificarse del mal, sino desmantelar las estructuras que lo reproducen.

329 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

Karen Kilby (2023) afiade una dimensién existencial crucial: en una era post-secular
marcada por la fragmentacion, la bondad humana es inherentemente fragil y dependiente. No
se sostiene por si sola, sino que requiere tradiciones, practicas y comunidades que la nutran. El
mal, entonces, no es solo una accidon o una estructura, sino también la ilusion de
autosuficiencia moral, la creencia de que podemos ser buenos sin apoyo, sin historia, sin otro.

Finalmente, Jennifer Herdt (2019) subraya que la fragilidad humana no es un defecto
accidental, sino una condicion constitutiva que nos hace susceptibles tanto al mal como al bien.
Reconocer esto no paraliza la accion moral; al contrario, la vuelve mas humilde, mas atenta a

los contextos y mas abierta a la gracia de lo inesperado.

La libertad como capacidad de respuesta en la vulnerabilidad

Paralelamente, la nocién de libertad ha sido profundamente revisada. La modernidad
construyd la libertad como autonomia del sujeto soberano, capaz de autodeterminarse sin
ataduras externas. Esta vision, aunque emancipadora en su momento, ha sido criticada por su
abstraccion y por su incapacidad para dar cuenta de la condicién real del ser humano: siempre
ya situado, dependiente, vulnerable.

Stanley Hauerwas (2021) propone una alternativa radical: la libertad no es ausencia de
limites, sino capacidad de formar comunidades de caracter donde el bien se aprende en la
practica. Para Hauerwas, la verdadera libertad no se ejerce en el vacio, sino en el seno de
tradiciones que nos forman en la virtud. La libertad, en este sentido, es discipulado ético, no
autorrealizacion.

William T. Cavanaugh (2020) muestra como la libertad moderna ha sido capturada por
las logicas del Estado-nacién y del mercado global. Ambos se presentan como los Unicos
garantes de la autonomia individual, pero en realidad imponen nuevas formas de disciplina 'y

control. Frente a esto, Cavanaugh propone una libertad eclesial y alternativa, basada en

330 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

practicas de comunion que resisten la instrumentalizacion. En este marco, la libertad no es
emancipacion del poder, sino fidelidad a un orden simbdlico que promueve la comunion.

Douglas Farrow (2022) reinterpreta la nocién teoldgica de imago Dei no como
capacidad de dominio, sino como capacidad de relacion. La dignidad humana no reside en la
autosuficiencia, sino en la apertura al otro y al trascendente. La libertad, entonces, no es
autoproduccion, sino recepcién y donacion, un movimiento de ida y vuelta que constituye al
sujeto en la relacion.

R. R. Reno (2021) enfatiza que la libertad auténtica no es liberacion de los lazos, sino
libertad para amar. Los vinculos —familia, amistad, comunidad, tradicion— no son cadenas que
limitan, sino el contexto necesario para el florecimiento moral. El mal surge cuando se rompe
esta red de pertenencia y se reduce al otro a un medio para mis fines. La libertad, entonces, es
esencialmente hospitalidad y fidelidad.

Peter Simpson (2023) cierra este eje al sefialar que la moralidad requiere reconocer la
fragilidad persistente del sujeto ético. No somos agentes morales estables, sino seres en
constante devenir, siempre en riesgo de caer. La lucha contra el mal, por tanto, no es una
superacion definitiva, sino una perseverancia en la conversion, un volver una y otra vez al bien

a pesar de las recaidas.

Antropologia tragica no desesperada: mas alla del cinismo y el optimismo
Frente a la proliferacion de discursos apocalipticos y tecnoutdpicos, una tercera

corriente del pensamiento contemporaneo propone una antropologia tragica no desesperada.

Esta no niega la realidad del mal ni subestima su poder, pero se niega a concederle la ultima

palabra.

331 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

Miroslav Volf (2018) critica la l6gica de la exclusidon que domina la politica
contemporanea y propone una “teologia del abrazo”. Para Volf, la identidad no se construye
contra el otro, sino en el encuentro con el diferente. El abrazo no es un gesto sentimental, sino
una practica politica de inclusion radical que rompe los circulos de violencia y rencor. Esta
visién no niega el mal, pero lo enfrenta con hospitalidad activa.

Alister E. McGrath (2023) lleva esta intuicién al ambito tecnoldgico. En la era de la
inteligencia artificial y la biotecnologia, la antropologia debe resistir la tentacion de reducir al ser
humano a un procesador de datos 0 a un conjunto de genes editables. La dignidad humana no
reside en la eficiencia o la optimizacién, sino en la capacidad de relacion trascendente, en la
apertura a lo que excede al yo. La libertad frente a la tecnologia no es control técnico, sino
preservacion del espacio para la alteridad y el misterio.

David H. Kelsey (2019) desarrolla una antropologia “excéntrica”: el ser humano no se
centra en si mismo, sino que vive orientado hacia un centro que no es él. Esta excentricidad es
la fuente de la dignidad y la libertad. El mal, en este marco, es la pretension de
autorreferencialidad absoluta, la ilusién de que uno puede ser su propio fundamento y medida
de todas las cosas.

William E. Mann (2021) y R. R. Reno (2021) convergen en que la esperanza no es
optimismo ingenuo, sino fidelidad al bien en medio de la incertidumbre. La libertad moral es una
tragedia noble: siempre amenazada por el mal, siempre fragil, pero nunca derrotada. Esta
visién no promete un final feliz, pero si sostiene que el bien es posible, incluso en los contextos
MAas OSCuros.

Karen L. King (2020) afiade una dimension ética crucial: frente al mal estructural, la
justicia no se agota en la denuncia o el castigo, sino en la ética de la reparacion. Esta implica
no solo reconocer el dafio, sino reconstruir activamente los lazos de reconocimiento mutuo que

el mal ha roto. La justicia, entonces, es esencialmente relacional y restaurativa.

332 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

CONCLUSIONES

El analisis del debate filosoéfico y teolégico contemporaneo revela una sorprendente
convergencia conceptual en torno a una nueva comprension de la condicion humana. Lejos de
la fragmentacion que caracteriza a la cultura postmoderna, los pensadores actuales —
provenientes de tradiciones teoldgicas, filosdéficas y éticas diversas— han llegado a
diagnosticos complementarios sobre la naturaleza del mal, la esencia de la libertad y las
posibilidades de la justicia. Esta convergencia no es casual; responde a la urgencia de ofrecer
respuestas coherentes a los males estructurales de nuestro tiempo: la desigualdad sistémica, la
crisis ecoldgica, la instrumentalizacidn tecnoldgica y la erosidén de los lazos comunitarios.

En primer lugar, el mal ya no se concibe como una sustancia metafisica ni como un
error cognitivo, sino como una fractura relacional y estructural. Esta redefinicién permite
superar tanto el maniqueismo como el relativismo. El mal es real, pero no absoluto; es
poderoso, pero no invencible. Autores como Wolterstorff, Schweiker y Brock muestran que el
mal se manifiesta en la negacion del otro, en la ilusion de dominio y en la normalizacion de la
exclusion. Sin embargo, al situar el mal en la relacion, se abre la posibilidad de su reparacion:
si el mal rompe, el bien puede reconstruir.

En segundo lugar, la libertad ha sido liberada de la jaula del individualismo moderno. Ya
no es la soberania del yo autosuficiente, sino la capacidad de respuesta en la vulnerabilidad
compartida. Hauerwas, Cavanaugh, Farrow y Reno insisten en que la libertad auténtica no se
ejerce en el vacio, sino en el seno de comunidades, tradiciones y vinculos que nos constituyen.
Esta vision no niega la agencia, sino que la situa en un horizonte relacional. La libertad no es
poder sobre, sino apertura al otro; no es emancipacién de los lazos, sino fidelidad a ellos.

En tercer lugar, el pensamiento contemporaneo propone una antropologia tragica no
desesperada. Frente al cinismo que ve el mal como inevitable y al optimismo que cree en el

progreso lineal, autores como Volf, McGrath, Kelsey y King ofrecen una vision realista pero

333 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

esperanzada. La condicion humana es herida, si; fragil, si; pero nunca irremediable. La

dignidad persiste incluso en la vulnerabilidad; la libertad, incluso en la condicion; la esperanza,
incluso en la tragedia. Esta antropologia no promete redenciones faciles, pero si sostiene que
el bien es posible, que la comunién puede ser restaurada, que la justicia puede ser construida.

Esta convergencia tiene implicaciones profundas para la ética, la politica y la vida
cotidiana. En el ambito de la justicia, se promueven modelos restaurativos sobre retributivos.
En la educacién, se priorizan pedagogias del encuentro sobre la transmisién técnica. En la
politica, se critican las narrativas del miedo y la exclusién y se promueven politicas de
hospitalidad y reconocimiento mutuo. En la bioética y la tecnologia, se resiste la reduccién del
ser humano a un objeto manipulable y se defiende la dignidad de la alteridad.

Las preguntas abiertas son urgentes: ; Cémo traducir estas antropologias en politicas
publicas concretas? ; Como evitar que la nocidn de “vulnerabilidad” sea instrumentalizada por
discursos asistencialistas? ¢ Como dialogar con cosmovisiones no occidentales sin caer en el
colonialismo conceptual? Estas son avenidas fructiferas para futuras investigaciones.

Pero una cosa es clara: el pensamiento contemporaneo, lejos de caer en el relativismo
o la desesperanza, ofrece una vision realista pero esperanzada de la humanidad. No es una
vision triunfalista, pero tampoco es cinica. Es una antropologia de la herida y la esperanza, de
la fragilidad y la fidelidad, de la ruptura y la comunién. Y en un mundo marcado por la
desconexion y el mal difuso, esta visidn no es solo intelectualmente rigurosa, sino éticamente

necesaria.

334 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

REFERENCIAS

Brock, B. (2022). Sin, solidarity, and structural injustice. International Journal of Systematic

Theology, 24(4), 401-419. https://doi.org/10.1111/ijst. 12589

Cavanaugh, W. T. (2020). Migrations of the holy: Sovereignty and freedom. International

Journal of Systematic Theology, 22(3), 267—-285. https://doi.org/10.1111/ijst. 12401

Farrow, D. (2022). The wounded image: Rethinking original sin after Ratzinger. International

Journal of Systematic Theology, 24(2), 145—-162. https://doi.org/10.1111/ijst. 12544

Hauerwas, S. (2021). The virtue of vulnerability in political life. Journal of Religious Ethics,

49(4), 567-585. https://doi.org/10.1111/jore.12355

Herdt, J. A. (2019). The fragility of human goodness. Journal of Religious Ethics, 47(3), 456—

475. https://doi.org/10.1111/jore.12287

Kelsey, D. H. (2019). Eccentric existence and the limits of autonomy. Modern Theology, 35(4),

601-618. https://doi.org/10.1111/moth.12512

Kilby, K. (2023). The fragility of human goodness in a post-secular age. Modern Theology,

39(3), 421-438. https://doi.org/10.1111/moth.12945

King, K. L. (2020). Structural sin and the ethics of repair. Modern Theology, 36(4), 512—

530. https://doi.org/10.1111/moth.12678

Mann, W. E. (2021). The persistence of radical evil. International Journal for Philosophy of

Religion, 89(2), 167—184. https://doi.org/10.1007/s11841-020-00793-6

McGrath, A. E. (2023). Theological anthropology in the shadow of Al. International Journal of

Systematic Theology, 25(1), 12—-30. https://doi.org/10.1111/ijst. 12622

Reno, R. R. (2021). Freedom, sin, and the bonds of love. Journal of Religious Ethics, 49(3),

389—-407. https://doi.org/10.1111/jore. 12378

Schweiker, W. (2021). Original sin and ecological crisis. Journal of the American Academy of

Religion, 89(3), 601-625. https://doi.org/10.1093/jaarel/lfab045

335 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47
https://doi.org/10.1111/ijst.12589
https://doi.org/10.1111/ijst.12401
https://doi.org/10.1111/ijst.12544
https://doi.org/10.1111/jore.12355
https://doi.org/10.1111/jore.12287
https://doi.org/10.1111/moth.12512
https://doi.org/10.1111/moth.12945
https://doi.org/10.1111/moth.12678
https://doi.org/10.1007/s11841-020-00793-6
https://doi.org/10.1111/ijst.12622
https://doi.org/10.1111/jore.12378
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfab045

DOI: https://doi.ora/10.71112/3sff6e47

Simpson, P. (2023). Moral fragility and the persistence of evil. Journal of Religious Ethics, 51(2),

301-320. https://doi.org/10.1111/jore.12487

Volf, M. (2018). Theology of embrace in an age of exclusion. Modern Theology, 34(4), 487—

505. https://doi.org/10.1111/moth.12412

Wolterstorff, N. (2020). Justice in the wake of structural evil. Journal of Religious Ethics, 48(4),

567-589. https://doi.org/10.1111/jore.12315

336 Revista Multidisciplinar Epistemologia de las Ciencias | Vol. 3, Nim. 1, 2026, enero-marzo


https://doi.org/10.71112/3sff6e47
https://doi.org/10.1111/jore.12487
https://doi.org/10.1111/moth.12412
https://doi.org/10.1111/jore.12315

